ویژگی و شاخصه‌های مسجد در جامعه منتظر قبل از ظهور

امیر محسن عرفان (کارشناس آینده پژوهی)

**بازكاوي و بازپژوهي درباره رسالت‌های مسجد، يك ضرورت عيني است تا مکانی كه براي ناب‌سازي معرفت ديني و بازسازي و نوسازي فرهنگي، معنوي و اجتماعي بنا شده است، همواره ناب، اصيل و به مانند هميشه، محرک تحولات اجتماعی باقی بماند. در این نوشتار سعي داريم با رویکردی مهدوی به مسجد بنگريم و مهم‌ترین ویژگی مسجد در جامعه منتظر را تبیین کند.**

باز تعریف جامعه منتظر

**در عرصه مطالعات مهدوی از کوشش انسان‌ها در فراهم سازی مقدمات ظهور حضرت مهدی(عج) به «زمینه‌سازی ظهور» تعبیر می‌شود. بر اساس روایات مهدوی، جامعه منتظِر قبل از ظهور جامعه‌ای است که مهم‌ترین ویژگی آن «بلوغ اجتماعی»است. [[1]](#endnote-1) شاخصه‌های بلوغ اجتماعی عبارت‌اند از:**

**رغبت اجتماعی؛ به معنای میل، اعتقاد و باور قلبی انسان‌ها به دولت کریمه مهدوی.**

**شکایت اجتماعی؛ یعنی اعتراض و شکایت انسان‌ها به درگاه الهی به جهت غیبت رهبر و سرپرست آنان و شکایت از وضعیت موجود به درگاه الهی.**

**استعانت اجتماعی؛ به معنای درخواست گشایش و فتح سریع از خداوند متعال. [[2]](#endnote-2)**

**جامعه منتظِر، وضعیت مطلوبی است که بشر اگر به آن برسد حجت الهی را درک خواهد کرد. این** **جامعه دارای ویژگی‌هایی در بینش، سلوک فردی و ارزش‌های اجتماعی است.** تحقق ارزش‌ها و رفتارهای متعالی اسلام در جامعۀ منتظر، جامعه را تعالی‌جو، تحوّل طلب، و مهیای ظهور بارمی‌آورد. مجموعۀ آموزه‌ها و اندیشه‌های اسلامی، انگیزۀ تحول‌آفرینی قوی و گسترده‌ای در فرد مسلمان ایجاد می‌کند و او را به سوی اصلاح عمیق و بنیادی و همه جانبۀ خود و جامعه سوق می‌دهد.

زمينه‌سازي ممکن است به تناسب نوع آن، استعدادهاي روحي و اخلاقي و لياقت‌هاي اکتسابي افراد، شکل‌هاي گوناگوني داشته باشد؛ اما بايد بدانيم که مهيّا نشدن بسترهاي ظهور آن حضرت، مدّت غيبت ايشان را طولاني‌تر خواهد کرد.

**رسالت مسجد در عرصة گفتمان مهدوي**

رسالت، به احساس تعهدي گفته مي‌شود كه گردانندگان مساجد بایستی رعایت کنند. براي تشبيه مي‌توان رسالت را روح حاكم بر فعاليت‌هاي مساجد و التزام دروني و عملي به دنبال كردن هدف يا اهداف خاصي در ضمن انجام وظايف ذاتي دانست. فعاليت مساجد در عرصة آموزة مهدويت نيز بدون رسالت معيّن، امكان باروري ندارد.

براي رسيدن به جامعة منتظر در مساجد، بايد با ترويج باورهاي مهدوي، ارزش‌هاي مهدوي و رفتارهاي مهدوي جامعه را به سوي وضعيت مطلوب سوق داد. باورهاي مهدوي از اصول بنيادين آموزة مهدويت مي‌پرسد و مختصات، اهداف و مباني آن را معلوم مي‌كند. قرآن كريم و روايات اهل‌بیت(علیهم السلام)، متكفل بيان باورهاي مهدوي هستند. توحيد، تبيين جايگاه امام، عصمت امام، اعتقاد به معاد و... از جمله باور‌هاي مهدوي است. ارزش‌هاي مهدوي (اصول ارزشي) به تبيين ويژگي‌هاي منحصربهفرد اين آموزه مي‌پردازد. زنده بودن موعود شيعي، اصالت اسلامي، حتمي بودن حكومت جهاني و... از جمله اصول ارزشي آموزة مهدويت هستند. رفتارهاي مهدوي (اصول ابزاري و رفتاري) بر اصول بنيادي و ارزشي مهدويت مبتني است. اصول رفتاري، متكفل عملياتي است كه فرد و جامعة مسلمانان را با حداكثر بازدهي و سرعت به سوي جامعه منتظر قبل از ظهور سوق مي‌دهد. بنابراين، ويژگي اصول رفتاري آموزة مهدويت «كارآيي و بازدهي» است.

**شاخصه‌ها و ویژگی‌های مسجد در جامعه منتظر**

شناخت اين ويژگي‌ها راه‌هاي نويني را در پی ریزی «مسجد آرمانی» مي‌گشايد و در ضمن در تربيت نسل منتظر و شکل‌گيري جامعه منتظر نقش اساسي ايفا مي‌کند. مهم‌ترین ویژگی‌های مسجد در جامعه منتظر عبارتند از:

1. **بسیج اراده‌های عمومی ‌و ایجاد نوعی انتظار فعال در جامعه**

همة اركان لازم براي آفرينش يك تحول اجتماعي حقيقي، همه جانبه و كامياب در انتظار مهدي موعود(عج) تعبيه شده است؛ لذا نمي‌توان خصيصة تحول‌گرايي اجتماعي و انقلاب‌زايي را از انتظار سلب كرد. در حقيقت انقلابي بودن و حركت‌زايي اجتماعي، ذاتي انتظار است. اين ويژگي ممتاز مهدويت شيعي از آنجا ناشي مي‌شود كه مهدي موعود(عج) مورد اعتقاد و انتظار شيعه، حاضر است و غيبت آن حضرت فقط به معناي عدم ظهور است. تشيّع، تنها مكتب و مذهبي است كه منجي و موعودش زنده و عيني است.

 مسجد، اولین پایگاه اجتماعی در اسلام، مهم‌ترین وظیفه در بسیج اراده‌های عمومی در «اضطرار به حجت» را دارد.

**2. فراگیری و جامعیت مسجد در جامعه منتظر**

بایسته‌ترین ویژگی یک مسجد فراگیری و شمول آن به تمامی طبقه‌ها و لایه‌های اجتماع و درنوردیدن همه عرصه‌های زندگی است. زيربناي شکل‌گيري اجتماع الهي در اسلام، همساني و برابري تک‌تک افراد در لزوم اصلاح رفتارها و افكار است. وجود هرگونه زمينه ناراستي و تباهي، همگان را تحت‌تأثير قرار مي‌دهد و موجب انحطاط و فساد ديگران مي‌شود. به همين جهت، مسجد در جامعۀ منتظر، هم بايد فراگير و همگاني باشد و هم تمامي ابعاد و زواياي فکري، اخلاقي، اعتقادي، عملي و حتي عاطفي افراد جامعه را در سطوح مختلف شامل شود.

در اين نظام، همه آحاد بشر چه کوچک و چه بزرگ؛ چه دانشمند و چه کم‌سواد، چه ثروتمند و چه فقير؛ باید تحت تأثير برنامه‌هاي فرهنگي و تربيتي مسجد باشند تا همۀ ابعاد اخلاقي آنان دگرگون شود. نمي‌توان در انديشه يک آرمان‌شهر الهي و فضيلت‌محور جهاني بود؛ اما بخش‌هاي تأثيرگذار و قدرتمند جامعه، همچون مسجد را به حال خود رها نمود و چشم بر خطرات و کژتابي‌هاي اخلاقي و حتي انحراف‌گري‌هاي جامعه بست و از مسجد مدد نگرفت.

اگر می‌گوییم مسجد باید در جامعه منتظر فراگیر و جامع باشد به معنای فراگیری آن نسبت به همة سنین و جنسیت‌ها و همة ابعاد و زوایای انسان است.

**3. پیوند میان امت و امامت در جامعه منتظر**

در جامعة منتظر قبل از ظهور، محور روابط بر اساس دو مفهوم «امام» و «امت» است. در نظرية سياسي شيعه كه امام و امت رأس و قاعدة سامانه اجتماعي را شكل مي‌دهند، مديريت قلب‌ها، محبت، عشق به خدا و شعبه‌هاي اجتماعي آن بسيار ارزنده و اساسي است. پيوند و روابط امام و امت بر پاية محبت قلبي مؤمنانه، ديني ماندن جامعه اسلامي و غوطه‌ور‌نشدن در پيچيدگي‌ها و بن بست‌هاي مادي است.

اصلي‌ترين نشانة تحقق روابط امت و امام، يكي‌بودن آن دو در تركيب جامعه ديني است. لذا انسجام و هماهنگي يك جامعه به صورت «امام» و «امت» متبلور مي‌شود. چون اگر مقصدي در بين نباشد يا راهي براي نيل به آن مقصود نباشد، هرگز انسجام تحقّق نمي‌پذيرد و مقصد بدون راه يا راه بدون هدف، عامل هماهنگي و اتحاد جامعه نخواهد بود، زيرا زمينه تحرك در آن وجود ندارد. [[3]](#endnote-3)

تعمّق در مفهوم امت و امام، ماهيت ديني و الهي آنها و حركت به سوي غايت (خداوند) را نشان مي‌دهد. روابطي هم كه ميان امت و امام در جامعه برقرار مي‌شود، نه بر اساس تمنّيات مادي، بلكه بر اساس غايات معنوي و فرازميني است. امام و امت در انديشه سياسي تشيّع هدفي جز اطاعت خداوند متعال كه از مسير ولايت الاهي مي‌گذرد، ندارند. اين نكته نيز قابل اشاره است كه موضوع و محتواي امت، اعم از مفاهيم ناس، عموم و مردم است. امت شامل مردمي است كه ايمان به هدف، اصلي‌ترين حلقة پيوند آنهاست. در این راستا مسجد مهم‌ترین نقش را ایفا می‌کند؛ به این معنا که محور تمامی برنامه‌های مسجد در جامعه منتظر باید در راستای پیوند عمیق میان منتظران و امام مهدی(عج) باشد.

1. . فرامرز سهرابي؛ *مهدویت و فلسفه تاریخ*؛ قم: مؤسسه آینده روشن (1389)؛ ص 195. [↑](#endnote-ref-1)
2. . همان، ص 212. [↑](#endnote-ref-2)
3. . عبد الله جوادي آملي؛ بنيان مرصوص (امام خميني (ره) در بيان و بنان آية الله جوادي آملي)؛ قم: انتشارات اسراء (1386ش) ص24. [↑](#endnote-ref-3)